Le 8 juin 2014
La Pentecote
Chers Freres, Associés et Collaborateurs :

Alors Jésus leur dit : Ne craignez pas ; allez dire a mes fréres
de se rendre en Galilée : c’est la qu’ils me verront
Mt. 28:10

Nous avons entendu ces mots de l’Evangile lors de notre liturgie de Paques il y a maintenant
cinquante jours. Pourquoi Jésus demande a ses freres de se rendre en Galilée, pourquoi pas
Bethlehem ou Judée ? Pourquoi se rendre en Galilée ? Pour les Juifs traditionnels, et
notamment pour les dirigeants religieux de I’époque de Jésus qui déterminaient les normes
de la croyance orthodoxe et la pureté des rituels religieux, la Galilée incarnait tout ce qui
menacait cette orthodoxie et profanait la pureté : les mésadaptés, les marginalisés, les
incultes, les cas sociaux et les Juifs qui se mélaient aux Gentils et aux étrangers. Alors
pourquoi Galilée ? Qu’est-ce que Jésus dit réellement a “mes fréres” ? La féte de la
Pentecote marque la fin de la période de Paques et nous nous préparons a rentrer dans la
période commune et ordinaire de notre vie liturgique, donc une réflexion sur la Galilée est
appropriée.

Le théologien de la libération Gustavo Gutierrez fournit des perspectives tres intéressantes en
réponse a cette question. Il fait remarquer dans sa Méditation de Noél que Dieu, qui est
amour, a choisi de devenir chair en Galilée, ou vivaient les pauvres, les exclus sociaux et les
marginalisés. Galilée est un choix délibéré. L’amour de Dieu devait étre présent, actif et
accessible en Galilée afin de libérer les pauvres et les exclus. C’est I’amour de Dieu qui
libere.

C’est en Galilée, dans ’atelier de son pére que Jésus est initialement touché par la mission
en voyant tous les jours les pauvres et les “petites gens” passer devant le magasin. En voyant
ces gens « Jésus en fut ému de compassion”, comme nous l’entendons souvent dans
UEvangile. Jésus doit s’étre rendu compte que souvent les dirigeants religieux ne faisaient
preuve d’aucune compassion envers ces gens, et souvent méme les évitaient. Cette
situation renforca le désir profond de Jésus de réaliser le royaume d’amour et de justice de
Dieu, et ce désir ne fit que se développer au fur et a mesure qu’il se méla au people et vécut
ce qu’ils ressentaient et finalement s’engagea « a faire la volonté du Peére ».

Dans le mystéere de ’Incarnation, Jésus devient les yeux, les oreilles, le coeur, les mains et la
voix humaine d’un Dieu invisible pour ’ensemble des gens a un endroit qui avait besoin de
[’amour inconditionnel de Dieu. Comme le note Gutierrez : Dieu aime tous les gens de la
méme facon et Dieu aime les pauvres de facon préférentielle. En Galilée, Dieu prend a
travers Jésus Son option préférentielle pour les pauvres et vit parmi ceux qui n’ont pas de
pouvoir, pas de voix, qui ne controlent pas ’histoire, qui ne gérent pas de fortunes, qui ne
sont pas puissants ni socialement acceptables ou « sages et érudits » pour parler avec Saint-
Mathieu. (Mt 11:25) Jésus est souvent ému de compassion dans son apostolat. Nous
connaissons les récits de guérison et les miracles. Nous savons aussi que Jésus met au défi les
dirigeants religieux a étre des gens de compassion et de justice plutot que de simplement
protéger leurs propres intéréts ou défendre leur version de l'orthodoxie et de pureté des
rituels.

allez dire a mes freres de se rendre en Galilée : c’est la qu’ils me verront.

Cela fait plusieurs semaines que mes réflexions me ramenent en Galilée. Notre récente visite
au Congo a certainement évoqué chez John et moi-méme de nombreuses pensées et
sentiments de vision de Jésus en Galilée. Les pauvres et les marginalisés sont tellement
présents dans un endroit comme le Congo. Suis-je vraiment conscient de Galilée dans le
commun et ’ordinaire de ma propre vie ? Ai-je vraiment conscience de mes rencontres avec



le Seigneur ressuscité ? Lorsqu’il explique le processus de la libération, Gutierrez souligne en
tout premier lieu notre besoin de réfléchir a nos rencontres personnelles avec le Christ. Il
note que dans chaque rencontre il y a quelque chose de [’Esprit qui nous émeut et nous
ameéne a répondre au Christ.

Enfant, j’avais quelques vagues notions de Galilée. J’ai grandi dans une cité sociale pauvre a
Brooklyn. Ma famille était pauvre. Je n’ai réalisé que j’étais pauvre que lorsque je suis
rentré au lycée. Je ne 'appelais pas Galilée. Je ’appelais Sheepshead Bay. Je vivais dans un
quartier a majorité juif. Ma famille faisait partie de la minorité, tant en termes d’ethnicité
qu’en termes de religion. Lois Ann Rothfeld, une fille juive de mon age avait ’habitude de
me dire : « Mais Eddie, irlandais ou juif, quelle est la différence ? Les deux se terminent par
ish.”  J’ai vite appris qu’on n’avait pas toujours les moyens de s’offrir ce que les autres
enfants avaient.  La simplicité de mes grands-parents et leur message constant que Dieu
prend toujours soin de nous ont eu un impact durable sur ma formation. Effectivement,
quelque chose de ’Esprit m’émeut.

Les notions de mon enfance devinrent des regards adultes plus clairs, définis par des femmes
et des hommes attachés a Dieu. Gutierrez parle de la facon suivante de I’amour de Dieu :
Dieu aime tous les gens de la méme facon et Dieu aime les pauvres de facon préférentielle.
J’ai le privilége de connaitre des femmes et des hommes qui ont compris combien ces propos
sont inséparables. Mes rencontres avec le Christ ont eu lieu a la communauté de la paroisse
de la Transfiguration a Williamsburg, a Brooklyn.

J’ai des images trés claires de Peter Kelly, tout comme du Peéere Bryan Karvalis, de deux Sceurs
de Saint-Joseph, les Sceurs Peggy et Marcellus, et de plusieurs Sceurs carmélites espagnoles
qui firent le choix délibéré de non seulement vivre parmi et pour les pauvres mais aussi
comme des gens pauvres. Ces individus communs et ordinaires travaillaient parmi les pauvres
immigrés hispaniques, qui sont discriminés et exploités. Ils montraient aux hispanos de la
paroisse ce que signifie ’amour du Christ. Quelque chose de [’esprit m’émeut lors de mes
visites occasionnelles a cette communauté. Quel était ce quelque chose ? Leur joie.

On ressentait facilement leur joie de montrer ’amour préférentiel de Dieu aux gens qu’ils
servaient. Ils le montraient par leur vie de priére, leur adoration quotidienne de
’Eucharistie, leur facon de partager une communauté avec les hispanos, leur repas, leurs
rires et leur soutien mutuel. Tout simplement : ils aimaient Dieu. Et de la découlait leur joie
de vivre pour Dieu. Etre un d’esprit et de coeur créa un esprit contagieux au sein de la
communauté.

Pour moi, Galilée devint peu a peu une expérience ressentie nécessitant une réponse. En
1989, Matthew me demanda de l’accompagner d’abord en Bolivie et ensuite a Haiti pour
interpréter. Ma premiére visite a Carmen Pampa fut une expérience qui m’ouvrit au monde.
La pauvreté matérielle des étudiants était évidente. Leur simplicité et leur bonheur étaient
touchants. Quelque chose de [’Esprit était vivant et émouvant a Carmen Pampa. L'impact
de cette rencontre continue a m’influencer méme aujourd’hui. La visite a Haiti aussi
m’ouvrit les yeux et le cceur. Je n’oublierai jamais les images, les sons et les odeurs de la
Cité Soleil, ni les indications d’oppression politique pendant les élections présidentielles en
cours. Durant notre premiére nuit sur place, la police secréte tendit une embuscade a
Aristide durant un meeting politique. Tout a coup l’électricité fut coupée. Il n’y avait plus
aucun moyen de communication. On entendit des coups de feu dans le quartier. Le
lendemain matin, on trouva les corps sans vie de sept civiles. C’était la Galilée comme je ne
’avais jamais vécue.

Pourtant ’image d’Haiti qui me reste en est une de joie : une messe du dimanche célébrée
dans une église a la campagne. Les gens qui avaient mis leurs vétements du dimanche. Les
petites filles en robes amidonnées de couleurs vives. Les balancements rythmiques des
danses (processions) d’entrée et de U’offertoire. Les chants et les sourires pleins de joie. Les
corbeilles de fruits et de légumes que les femmes balancaient sur leurs tétes comme dons



offertoires. La simple révérence des gens en recevant ’Eucharistie, tout ca me touchait.
Leur simple foi est restée pour moi une inspiration. A nouveau quelque chose de [’Esprit
passa parmi les gens. Ce quelque chose de [’Esprit me ramena en Bolivie.

allez dire a mes freres de se rendre en Galilée : c’est la qu’ils me
verront.

Ou se trouve Galilée dans ma vie actuelle aux Etats-Unis ? Ou se trouve Galilée dans notre
vie partagée en tant que Congrégation ? Ce sont des questions poignantes qui évoquent une
panoplie d’émotions. Il y a dix-neuf ans, le Chapitre Général nous donna une vocation avec
laquelle nous nous débattons depuis. Le Chapitre stipula : « Nous sommes appelés a une
attitude contemplative dans le monde et a la mission et a [’apostolat parmi les pauvres et
les marginalisés. ». Il semble que ce propos a, a certains moments, été pour nous la cause de
culpabilité, de mouron, de désillusion et de cynisme, ce qui n’était pourtant pas l’intention
de 'appel du Chapitre. En effet, cet appel nous demande simplement d’intégrer ’amour de
Dieu que nous trouvons dans notre contemplation et notre priére avec notre mission parmi les
pauvres et les marginalisés.

Je constate que nous répondions déja a cet appel avant méme qu’il ne fut formulé comme tel
: la mission de nos Fréres belges au Congo ; la réponse des Fréres a l’appel Jean XlII pour
’Afrique et ’Amérique latine, ou nous étions une cinquantaine a servir. L’apostolat de Peter
Donohue aupres des prisonniers ; la communauté d’Orangeburg ; ’Appalachia ; Peter Kelly ;
la réserve de Rosebud ; Haiti ; la Bolivie, les écoles de la Nativité ; le leadership d’Arthur
Caliman et la rénovation d’habitations dans le cadre d’un programme d’aide de Bon Secours
pour la Galilée trés dégradée de West Baltimore. Je sais que nous avons été en Galilée. Je
me demande si nous nous sommes suffisamment parlé de nos rencontres avec le Christ
Ressuscité ? Sur le chemin d’Emmails, les disciples ressentirent ce besoin de partage. J’ai le
sentiment que c’est aussi un besoin pressant mais inavoué pour nous aujourd’hui.

Et qu’en est-il aujourd’hui ? Nombreux seront ceux qui répondront, a juste titre, ne plus
avoir U’énergie ni la santé de jadis pour se rendre en Galilée. Pourtant nous sommes
confrontés a Galilée tous les jours. Elle se trouve la ou Jésus nous demande de Le rencontrer.
De quoi Galilée a-t-elle I’air aujourd’hui ? Est-ce que je rencontre le Christ Ressuscité dans
mes Fréres qui ressentent la régression physique et mentale de l’age ? Est-ce que je fais
preuve de compassion? Ou d’exaspération ? En quelle mesure suis-je les yeux, les oreilles, la
voix, le coeur et les mains du Christ pour les membres de ma famille ou pour mes collégues
qui sont malades ou qui peinent a s’en sortir ? Comment est-ce que je rencontre le Christ en
eux ? Suis-je prét a surmonter ma peur et a me porter volontaire dans une soupe populaire
pour servir les sans-abris ?  Est-ce que je réalise qu’il y a de nombreuses personnes agées
dans les maisons de repos qui ont été marginalisées par leur famille ? Et qu’en est-il des
étudiants, qui dépendent des yeux et des oreilles perspicaces de leurs professeurs et
conseillers pour les inviter a discuter de ce qui les dérange ?

Et qu’en est-il de U'option préférentielle de Dieu pour les pauvres ? Comment réagissons-
nous en tant que disciples du Christ ?

Les propos que Gutierrez partage au sujet de la pauvreté m’ont aidé a comprendre cette
vocation. Pour Gutierrez la pauvreté spirituelle est essentielle pour la libération a laquelle
Jésus nous appelle dans Matthieu 5:3.  Etre pauvre en esprit signifie reconnaitre clairement
que nous n’avons rien que nous n’avons pas recu de Dieu. Etre pauvre en esprit signifie étre
dénué de toute forme de fierté et avoir confiance en le pouvoir de son propre esprit. C’est
étre libéré de dépendance de ses propres idées, opinions et désirs vains de son propre coeur.
Etre pauvre en esprit c’est aimer Dieu. Marie est ’exemple méme de la pauvreté spirituelle.

Mon ame exalte le Seigneur, exulte mon esprit en Dieu, mon Sauveur !
Il s’est penché sur son humble servante.



Lorsqu’il parle de pauvreté volontaire, Gutierrez explique que nous sommes appelés a choisir
[’option préférentielle pour les pauvres en vivant une vie qui témoigne d’humilité et de
simplicité et qui nous libére pour aimer le Christ. L’option préférentielle pour les pauvres
demande a chacun d’entre nous de travailler pour éliminer les péchés systémiques injustes
qui asservissent les gens par la pauvreté matérielle : la cupidité des entreprises,
Uexploitation du travailleur, Uindifférence a ’égard des pauvres, etc. Je suis confiant
qu’ensemble nous pourrons renouveler notre option préférentielle pour les pauvres.

Le régne d’amour et de justice de Dieu est transformateur. Il nous appelle a étre tous
conscients du fait que nous vivons en pleine Galilée en ce moment méme. Et dés que nous en
prenons conscience, nous devons y remédier. Mais comment ? Ensemble. Ensemble nous
pouvons étre les yeux, les oreilles, le coeur, les mains et la voix de ceux qui souffrent de
pauvreté systémique. Nous pouvons tous passer un coup de fil ou écrire un courriel. Il y a
beaucoup de travail bénévole a faire qui peut faire la différence. Nous pouvons soutenir les
efforts de nos écoles XBSS qui essaient de former les étudiants actuels a leur vocation pour
qu’ils grandissent dans la foi et servent ceux qui sont dans le besoin.

Gutierrez est trés clair : la libération n’est pas possible sans trouver dans notre
contemplation ’amour de Dieu. La contemplation nous ameéne au fur et a mesure a connaitre
’amour de Dieu. Dans la tradition des mystiques, Gutierrez décrit la contemplation comme
se reposer dans [’amour de Dieu. Nous retrouvons le méme courant de pensées chez Ryken.

De son coté, ton Fondateur insistait afin que ses fréres entrent en relation intime avec
Dieu ...
Cette communion avec le Dieu vivant est au coeur de ta vie ...

Notre récent chapitre nous appelle a vivre dans un « lieu d’humilité et de simplicité dont
nous recevons la grdce pour nous tourner vers Dieu, tomber amoureux de Dieu et pour se
mettre au service de Dieu en tant que disciples de Jésus ». Je crois que se reposer ainsi dans
[’amour de Dieu nous permet de laisser le Seigneur ressuscité marcher a nouveau sur ce
chemin en nous.

Le récent chapitre nous fournit une puissante nouvelle prise de conscience de qui nous
sommes au fur et a mesure de notre évolution en tant que Congrégation. En tant que Freéres,
Associés et Collaborateurs nous sommes appelés a une union avec Dieu grdce a une vie
intégrée de contemplation et de service. (Description du Charisme xavérien.) Nous
comprenons sans doute mieux cet appel aujourd’hui qu’il y a 19 ans.

Cette célébration de la Pentecote me rappela U'excitation de Virgilio Elizondro lors de
l’élection de Jean XXIIl comme nouveau pape.

Pour Elizondro, lui-aussi un théologien de la libération, ’ouverture au monde du pape Jean
était comme une deuxiéme Pentecéte inspirant une nouvelle vie, notamment pour |’église
hispanique. Cinquante jours sont passés depuis que jésus indiqua a ses disciples ou le
rencontrer. Bizarrement, les disciples tardaient toujours au Cénacle a Jérusalem. Qu’est-ce
qui les retenait la ? La peur ? Le chagrin ? Le manque de confiance ? On ne le saura jamais
avec certitude. Nous savons cependant que « ils furent tous remplis de ’Esprit Saint”. (Actes
2:4). L’Esprit éclaira, anima et encouragea les disciples a vivre une nouvelle vie, rendant le
Christ visible, actif et accessible a tous. La Pentecote dégagea une énergie, une confiance,
une foi, un espoir, une charité et un zéle pour aller ensemble en Galilée pour y voir le
Seigneur ressuscité.

En célébrant la Pentecote je prie que nous puissions tous aussi vivre U’expérience d’étre
appelés a une renaissance et une nouvelle vie en tant que Congrégation. Notre récent
chapitre nous fournit d’excellentes perspectives quant au charisme de notre Fondateur qui
nous guide encore aujourd’hui. Etudions de charisme de Ryken et prions que comme le disent
nos Principes fondamentaux ...



Le charisme de ton Fondateur te révélera les voies mystérieuses de Dieu
dans le cycle de mort et de renaissance, qui a marqué la vie de la congrégation.
Dieu aime tous les gens de la méme facon et Dieu aime les pauvres de facon préférentielle.

Nous sommes appelés a faire les deux. Nous ne pouvons pas faire [’un sans l’autre. Avec
toutes mes priéres et mon soutien fraternel,

En Jésus Christ,

Frere Edward Driscoll, CFX
Supérieur général



